


INHALT

EINE REISE DURCH KLANG, GLAUBEN 
UND GESCHICHTE
Im Namen unserer Kirchengemeinde heiße ich Sie herzlich willkommen 
zu diesem Konzertabend im Rahmen der Ausstellung „Michael Praetorius
– Musiker einer Zeitenwende“. Der Begriff der Zeitenwende hat in den 
letzten Jahren eine andere Bedeutung bekommen. Wir leben in einer 
Zeitenwende, ob wir wollen oder nicht, wir leben in Zeiten, in denen 
vieles in Frage gestellt ist. 

Die Musik des Michael Praetorius entstand ebenfalls in einer Zeit der 
Umbrüche zwischen alten Ordnungen und neuen Wegen, zwischen 
Verunsicherung und Vertrauen. Vielleicht ist sie uns deshalb bis heute 
so nahe, weil sie nicht nur kunstvoll klingt, sondern Glauben hörbar 
macht – klar, tröstlich und gemeinschaftsstiftend.

„Ecce Dominus veniet“ – Siehe, der Herr kommt: Diese Worte öffnen 
einen weiten Raum. Sie erzählen von Erwartung und Hoffnung, von 
Bewegung und Verheißung und sie sind voller Sehnsucht, dass Gott uns 
nahekommt, mitten hinein in unsere Zeit.

Dass dieses Konzert hier in der Hauptkirche Beatae Mariae Virginis statt-
findet, ist mehr als ein schöner Rahmen. Dieser Raum steht seit der Re-
formation für das Hören auf das Wort, für das gemeinsame Singen und 
für eine Theologie, die Menschen erreicht – mit Kopf und Herz.

Ich danke allen, die dieses Konzert und die begleitende Ausstellung 
ermöglicht haben: den Mitwirkenden, den Kooperationspartnern und 
insbesondere den Musikerinnen und Musikern, die uns mitnehmen auf 
eine Reise durch Klang, Glauben und Geschichte.

Dieter Schultz-Seitz, Propst 
Ev.-luth. Kirchengemeinde St. Marien und St. Trinitatis in Wolfenbüttel

Das Konzert wurde großzügig unterstützt von 

3

Herausgeber: Michael Praetorius Collegium e. V., Sven Limbeck (1. Vorsitzender)
Druck: ROCO Druck, Wolfenbüttel
Bildnachweise: Titel: Michael Praetorius, Musarum Sioniarum Motectae et Psalmi 
Latini, Nürnberg 1607, Bassus, Nr. V: „Ecce Dominus“ (Abbildung: Kopenhagen, KB); 
S. 10, 14, 18 und 20: Katharina Mähler

32 GRUSSWORTE



MUSIK ALS AUSDRUCK
GÖTTLICHER INSPIRATION
Dass Musik den Zugang zum Ewigen, zum Göttlichen ermöglichen kann, ist 
eine Vorstellung, die uns Menschen von jeher bezaubert hat. Gerade die 
Hofkapellen an den reformierten deutschen Residenzen wie im Fürsten-
tum Wolfenbüttel haben – inspiriert durch Luther und die Reformation 
– diesem Aspekt der abendländischen Musikkultur eine besondere Be-
deutung beigemessen und der Neuordnung der reformatorischen Kirchen-
musik zugrunde gelegt. Galt bisher, der Ordnung der „septem artes libe-
rales“ folgend, die Musik als der Mathematik benachbart und den exakten 
Wissenschaften verpflichtet, so wurde sie nun durch Luther direkt der 
Theologie zugeordnet, wobei der Gesichtspunkt der göttlichen Inspiration 
in der Musik besonders betont wurde. Dahinter stand die Vorstellung des 
unmittelbaren Zugangs des Einzelnen zu Gott durch die Musik, die der 
Vermittlung keines Geistlichen bedarf. Neben dem allgemeinen Priester-
tum jedes Gläubigen und der Übertragung der Bibel ins Deutsche trat als 
drittes Konstitutivum des reformierten Glaubens die Neuausrichtung der 
Kirchenmusik, die unter anderem durch den Gemeindegesang charakte-
risiert wurde und in die Schaffung der großen Oratorien einmündete, die 
unmittelbar aus dem Heiligen Geist inspiriert zu sein scheinen. Die mu-
sikalische Vertiefung in den Glauben und der unmittelbare musikalische 
Ausdruck der Erlösung durch den Glauben: Dies macht den Kernbestand 
der geistlichen Musik seit der Reformation aus, die zu Höhepunkten der 
europäischen Musikgeschichte in der späten Renaissance und im Barock 
an den bedeutenden musikalischen Zentren wie Wolfenbüttel führte. 

Mit dem heutigen Konzert von Michael Praetorius setzt die Musikstadt 
Wolfenbüttel zu Ehren dieses Hofkapellmeisters die im Jahre 2016 be-
gonnene Konzertreihe mit dem Ensemble Weser-Renaissance unter der 
Leitung von Professor Dr. Manfred Cordes fort, die herausragenden Wer-
ken der Musiktradition gewidmet ist. Gleichzeitig ist der Mitschnitt dieses 
Konzertes als musikalische Ergänzung der Dauerausstellung in der Haupt-
kirche BMV „Michael Praetorius – Musiker einer Zeitenwende“ vorgesehen, 
die bisher über keine Klangbeispiele verfügt. 

Ich möchte mich bei unseren Kooperationspartnern und allen Förderern 
ganz herzlich bedanken, ohne deren vielfältige Unterstützung der Erfolg 
nicht zu erzielen gewesen wäre. Allen Hörern wünsche ich einen genuss-
vollen Konzertabend.

Prof. Dr. Christoph Helm, 
Vorsitzender Kulturstadt Wolfenbüttel e.V.

ZUM PROGRAMM
Das Konzertprogramm steht in enger Beziehung zur Ausstellung 
„Michael Praetorius – Musiker einer Zeitenwende“, in der Notenbeispiele 
zu sehen, aber nicht zu hören sind. Daher erklingt heute die Musik dazu 
und wird zum Nachhören aufgenommen. Das heutige Programm will als 
Längsschnitt mit ausgewählten Stücken einen Einblick in das Gesamt-
werk von Michael Praetorius vermitteln. Es ist in drei Teile gegliedert: 
einen lateinischen und zwei deutschsprachige.

1. TEIL: Unmittelbar nach seiner Ernennung zum Hofkapellmeister ver-
öffentlichte Michael Praetorius seine Erstlingswerke, seine primitiae. 
Dazu gehören die Motectae et Psalmi Latini, eine Sammlung von Motetten 
in lateinischer Sprache. Das Eröffnungsstück des heutigen Konzerts 
„Ecce Dominus veniet“ („Siehe, der Herr kommt“) ist eine dieser Motetten. 
Mit dieser Sammlung trat der junge Hofkapellmeister erstmalig an die 
Öffentlichkeit und zeigte, dass er als Komponist auf der Höhe der Zeit 
stand: Er beherrscht den Kontrapunkt und den motettischen Komposi-
tionsstil. An fürstlichen Höfen wurden protestantische Gottesdienste oft 
noch in lateinischer Sprache gefeiert. Deshalb hat Praetorius zahlreiche 
liturgische Werke in lateinischer Sprache vertont.

2. TEIL: Zu den Erstlingswerken gehören auch deutschsprachige Werke: 
Mehrstimmige Kompositionen über protestantische Kirchenlieder, zum 
Beispiel über die Choräle „Nun bitten wir den heiligen Geist“ oder „Nun 
komm der Heiden Heiland“. Diese Kompositionen sind in mehrfacher 

54



ENSEMBLE

Hinsicht bemerkenswert, denn Praetorius betrat kompositorisches 
Neuland. Zum einen verarbeitete er nun statt liturgischer Melodien mit 
lateinischem Text Melodien von Kirchenliedern in deutscher gereimter 
Sprache. Zum andern übernahm er eine spezielle Form der lateinischen 
Motetten. In Venedig hatte Giovanni Gabrieli seine Musiker in zwei Chöre 
aufgeteilt und im Markusdom von zwei gegenüberliegenden Emporen 
singen lassen. Diese Form der Doppelchörigkeit übernahm Praetorius, so 
dass man nun auch in Wolfenbüttel bekannte Choräle in venezianischer 
Mehrchörigkeit hören konnte.

Für kleinere Chöre in Kirchen und Schulen war diese mehrchörige Musik 
zu schwierig. Darum komponierte Praetorius später in großem Umfang 
einfachere Sätze zu Kirchenliedern mit weniger als acht Stimmen und 
stellte somit für den deutschsprachigen Gottesdienst Musik für alle Er-
fordernisse zur Verfügung.

3. TEIL: Den Beginn des 17. Jahrhunderts kann man als Zeitenwende be-
zeichnen. Auch in der Musik gab es Aufbruch und Neuerungen. Wieder 
waren es italienische Komponisten, die Neues erprobten. Im 3. Teil des 
Konzerts hören wir festliche großbesetzte sogenannte Choralkonzerte. 
In diesen Konzerten hat Praetorius die neuesten musikalischen Entwick-
lungen – die „neue italienische Concertenmanier“ – auf deutsche Verhält-
nisse übertragen. Und weil der neue Gesangsstil mit seinen Verzierungen 
für die Knabensoprane noch zu lernen war, komponierte er (als guter Pä-
dagoge) kleine Konzerte als „Übungsstücke“ – die Polyhymnia Exercitatrix.

Die klangprächtigen Choralkonzerte waren für höfische Festgottes-
dienste bestimmt und wurden von einer Hofkapelle aufgeführt. Das 
Ensemble Weser-Renaissance unter Leitung von Manfred Cordes ent-
spricht in seiner Besetzung einer damaligen Hofkapelle. Wir freuen uns 
auf das Konzert und begrüßen das Ensemble und seinen Leiter.

Winfried Elsner

ECCE DOMINUS VENIET – 
SIEHE, DER HERR KOMMT
Konzert zur Ausstellung 
„Michael Praetorius – Musiker einer Zeitenwende“

Samstag, 7. Februar 2026, 18:00 Uhr
Hauptkirche Beatae Mariae Virginis
Michael-Praetorius-Platz 9, 38300 Wolfenbüttel

ENSEMBLE WESER-RENAISSANCE

Malwine Nicolaus (Sopran) – Franziska Blömer (Sopran) –
Veronika Mair (Sopran) – David Erler (Alt) – Mirko Ludwig (Tenor) – 
Tore Tom Denys (Tenor) – Ulfried Staber (Bass)

Josué Melendez Pelaez (Zink) – Emily Saville (Posaune) – 
Maximilien Brisson (Posaune) – Eva Maria Horn (Dulzian) – 
Csenge Orgován (Violine) – Alma Stoye (Viola da gamba) – 
Kristina Haller (Viola da gamba) – Hille Perl (Viola da gamba) – 
Christoph Prendl (Violone) – Detlef Bratschke (Orgel) – 
Tobias Tietze (Chitarrone)

Manfred Cordes (Leitung)

Programm und Erstellung des Aufführungsmaterials: Winfried Elsner
Das Konzert wird aufgezeichnet (Tonmeister: Uwe Walter)

76 KONZERT



KONZERTPROGRAMM

MOTECTAE ET PSALMI LATINI 
Werke mit lateinischem Text
Ausstellung: Innentafel 1 und 4

Magnificat

Ecce Dominus veniet
Antiphon einstimmig
LUCAS LOSSIUS (1508–1582) 
Psalmodia (1553) 

Ecce Dominus veniet, Motette à 8
Motectae & Psalmi (1607) Nr. 19

Magnificat super Cantai gia 
lieto à 1 und à 6
Megalynodia Sionia (1611) Nr. 4

Ecce Dominus veniet
Antiphon einstimmig

Ecce Dominus veniet, Motette à 5
Motectae & Psalmi (1607) Nr. 5 

Hymnus in Adventu Domini

Veni redemptor gentium à 1 bis à 7
Hymnus einstimmig
alle 8 Strophen mehrstimmig
Hymnodia Sionia (1611) Nr. 1

Kantionalsatz, Liedsätze, 
Mehrchörigkeit

Nun komm der Heiden Heiland, 
Strophe 1 à 4
Musae Sioniae VI (1609) Nr. 8

Nun komm der Heiden Heiland, 
Strophe 4 à 3
Musae Sioniae V (1607) Nr. 51

Nun komm der Heiden Heiland, 
Strophe 1 à 8 für 2 Chöre à 4
Musae Sioniae II (1607) Nr. 2 

Wie schön leuchtet der Morgen-
stern
Strophe 1-2; 6-7 à 2, à 3, à 4, à 5
Musae Sioniae IX (1610) Nr. 208–211

– Pause –

MUSAE SIONIAE 
Venezianische Mehrchörigkeit, 
mehrstimmige Sätze, 
Kantionalsätze 
Ausstellung: Innentafel 2 und 3

Venezianische Mehrchörigkeit

Benedicam Dominum
à 10 für 2 Chöre à 5
GIOVANNI GABRIELI (1554/57–
1612), Sacrae symphoniae (1597) 
Nr. 36

Nun bitten wir den heiligen Geist 
à 8 für 2 Chöre à 4
Musae Sioniae I (1607) Nr. 1 

POLYHYMNIA PANEGYRICA
Choralkonzerte
Ausstellung: Innentafel 6 und 7	

Nun komm der Heiden Heiland, 
Choralkonzert zu 6, 7, 10, 11 & 12, 
[16] Stimmen
Polyhymnia Panegyrica (1619) Nr. 17

Branle de la Torche à 5 
Terpsichore (1612) Nr. 15

Venite, cantate in cythara à 2, 4 & 
6, Konzert für 2 Sopranstimmen 
und Instrumente – Simplex (mit 
einfacher Singstimme)
Polyhymnia Exercitatrix (1620) Nr. 7 

Branle de la Torche à 5

Venite, cantate in cythara – 
Diminutum (mit verzierter Sing-
stimme)

Mein Seel erhebt den Herren 
(Magnificat), Konzert zu 6, 10 & 14 
Stimmen
Polyhymnia Puericinium (1621) Nr. 14

Soweit nicht anders angegeben sind alle Werke von Michael Praetorius 

1 2 3

98 PROGRAMM



MAGNIFICAT

Ecce Dominus veniet,
et omnes sancti cum eo, 
et erit in die illa lux magna, Halleluja

Magnificat anima mea Dominum, 

et exultavit spiritus meus 
in Deo salutari meo.

Quia respexit humilitatem ancillae suae. 
Ecce enim ex hoc beatam 
me dicent omnes generationes. 

Quia fecit mihi magna, qui potens est,
et sanctum nomen eius.

Et misericordia eius a progenie in 
progenies timentibus eum. 

Fecit potentiam in brachio suo, 
dispersit superbos mente cordis sui.

Deposuit potentes de sede 
et exaltavit humiles. 
 
Esurientes implevit bonis 
et divites dimisit inanes.

MOTECTAE ET PSALMI LATINI 
WERKE MIT LATEINISCHEM TEXT 

Siehe, der Herr kommt,
und alle Heiligen mit ihm, 
und an jenem Tag wird ein großes Licht sein, 
Halleluja.

Meine Seele erhebt den Herren, 

und mein Geist freuet sich 
Gottes, meines Heilandes;

denn er hat die Niedrigkeit seiner Magd 
angesehen. Siehe, von nun an werden mich 
selig preisen alle Kindeskinder;

denn er hat große Ding an mir getan, 
der da mächtig ist und des Name heilig ist.

Und seine Barmherzigkeit währet immer 
für und für bei denen, die ihn fürchten.

Er übet Gewalt mit seinem Arm, 
und zerstreuet, die hoffärtig sind 
in ihres Herzens Sinn.

Er stößt die Gewaltigen vom Stuhl 
und erhebt die Niedrigen.

Die Hungrigen füllet er mit Gütern 
und lässt die Reichen leer.

111. TEIL



Suscepit Israel puerum suum, 
recordatus misericordiae suae. 

Sicut locutus est ad patres nostros, 
Abraham et semini eius in saecula.

Gloria Patri et Filio 
et spiritui sancto. 

Sicut erat in principio, et nunc et semper,
et in saecula saeculorum, 
Amen.

HYMNUS IN ADVENTU DOMINI

1. Veni, redemptor gentium,
ostende partum virginis,
miretur omne saeculum,
talis decet partus Deum.

2. Non ex virili semine,
sed mystico Spiramine
verbum Dei factum est caro,
fructusque ventris floruit.

3. Alvus tumescit virginis,
claustra pudoris permanet,
vexilla virtutum micant,
versatur in templo Deus.

4. Procedens de thalamo suo,
pudoris aula regia,
geminae gigas substantiae,
alacris ut currat viam.

Er denket der Barmherzigkeit 
und hilft seinem Diener Israel auf,

wie er geredet hat unsern Vätern, 
Abraham und seinem Samen ewiglich.

Ehre sei Gott dem Vater und dem Sohn, 
und dem heiligen Geiste.

Wie es war im Anfang, jetzt und immerdar, 
und von Ewigkeit zu Ewigkeit, 
Amen 
Lukas 1,46–55

1. Nun komm der Heiden Heiland,
der Jungfrauen Kind erkannt,
des sich wundert alle Welt,
Gott solch Geburt ihm bestellt.

2. Nicht von Mannsblut noch von Fleisch,
allein von dem heiligen Geist
ist Gottes Wort worden ein Mensch,
und blüht ein Frucht Weibes Fleisch.

3. Der Jungfraun Leib schwanger ward,
doch bleib Keuschheit rein bewahrt,
leucht herfür manch Tugend schon,
Gott da war in seinem Thron.

4. Er ging aus der Kammer sein,
dem königlichen Saal so rein,
Gott von Art und Mensch ein Held
sein Weg er zu laufen eilt.

5. Egressus eius a Patre,
regressus eius ad Patrem,
excursus usque ad inferos,
recursus ad sedem Dei.

6. Aequalis aeterno Patri,
carnis trophaeo accingere,
infirma nostri corporis,
virtute firmans perpeti.

7. Praesepe iam fulget tuum,
lumenque nox spirat novum,
quod nulla nox interpolet,
fideque iugi luceat.

8. Deo Patri sit gloria,
eiusque soli Filio,
cum Spiritu Paracleto,
et nunc et in perpetuum.

5. Sein Lauf kam vom Vater her,
und kehrt wieder zum Vater,
fuhr hinunter zu der Höll,
und wieder zu Gottes Stuhl.

6. Der du bist dem Vater gleich,
führ hinaus den Sieg im Fleisch,
dass dein ewig Gottes Gewalt
in uns das krank Fleisch enthalt.

7. Dein Krippen glänzt hell und klar,
die Nacht gibt ein neues Licht dar,
Dunkel muss nicht kommen darein,
der Glaub bleibt immer im Schein.

8. Lob sei Gott dem Vater ton, [= getan]
Lob sei Gott seim einigen Sohn,
Lob sei Gott dem heiligen Geist,
immer und in Ewigkeit.

Michael Praetorius, Hymnodia Sionia,
Wolfenbüttel 1611, Cantus 
(HAB: 2.5.1 Musica (8))

1312



Benedicam Dominum in omni tempore; 
semper laus ejus in ore meo.
In Domino laudabitur anima mea: 
audiant mansueti et lætentur.
Magnificate Dominum mecum, 
et exaltemus nomen ejus in idipsum.
Exquisivi Dominum, et exaudivit me; 
et ex omnibus tribulationibus meis eripuit me.
Accedite ad eum, et illuminamini; 
et facies vestræ non confundentur.

Nun bitten wir den heiligen Geist
um den rechten Glauben allermeist,
dass er uns behüte an unserm Ende,
wenn wir heimfahrn aus diesem Elende,
Kyrie eleison.

KANTIONALSATZ, LIEDSÄTZE, MEHRCHÖRIGKEIT

MUSAE SIONIAE  
MEHRCHÖRIGKEIT, MEHRSTIMMIGE SÄTZE & KANTIONALSÄTZE

VENEZIANISCHE MEHRCHÖRIGKEIT

Den HERRN will ich preisen allezeit, 
sein Lob soll immerdar in meinem Munde sein. 
Meine Seele soll sich rühmen des HERRN,
dass es die Elenden hören und sich freuen. 
Preiset mit mir den HERRN und 
lasst uns miteinander seinen Namen erhöhen! 
Da ich den HERRN suchte, antwortete er mir 
und errettete mich aus aller meiner Furcht.
Die auf ihn schauen, werden strahlen, 
und ihr Angesicht wird nicht zu Schanden 
werden. 
Psalm 34

1. Nun komm der Heiden Heiland,
der Jungfrauen Kind erkannt,
des sich wundert alle Welt,
Gott solch Geburt ihm bestellt.

4. Er ging aus der Kammer sein,
dem königlichen Saal so rein,
Gott von Art und Mensch ein Held
sein Weg er zu laufen eilt.

152. TEIL



1. Wie schön leuchtet der Morgenstern,
voll Gnad und Wahrheit von dem Herrn
die süße Wurzel Jesse.
Du Sohn Davids aus Jakobs Stamm,
mein König und mein Bräutigam,
hast mir mein Herz besessen.
Lieblich, freundlich,
schön und herrlich,
groß und ehrlich,
reich an Gaben,
hoch und sehr prächtig erhaben.

2. Ei meine Perl, du werte Kron,
wahr‘r Gottes und Marien Sohn,
ein hochgeborner König.
Mein Herz heißt dich ein Lilium,
dein süßes Evangelium
ist lauter Milch und Honig.
Ei mein Blümlein,
Hosianna,
himmlisch Manna,
das wir essen,
deiner kann ich nicht vergessen.

6. Zwingt die Saiten in Cythara
und lasst die süße Musica
ganz freudenreich erschallen,
dass ich möge mit Jesulein,
dem wunderschönen Bräutgam mein,
in steter Liebe wallen.
Singet, springet,
jubilieret,
triumphieret,
dankt dem Herren.
Groß ist der König der Ehren.

7. Wie bin ich doch so herzlich froh,
dass mein Schatz ist das A und O,
der Anfang und das Ende.
Er wird mich noch zu seinem Preis
aufnehmen in das Paradeis,
des klopf ich in die Hände.
Amen, Amen,
komm, du schöne
Freudenkrone,
bleib nicht lange,
deiner wart ich mit Verlangen.

POLYHYMNIA PANEGYRICA  
CHORALKONZERTE

NUN KOMM DER HEIDEN HEILAND

1. Teil
Sinfonia

1. Nun komm der Heiden Heiland,
der Jungfrauen Kind erkannt,
des sich wundert alle Welt,
Gott solch Geburt ihm bestellt.

Ritornello:
Lob sei Gott dem Vater ton, [= getan]
Lob sei Gott seim einigen Sohn,
Lob sei Gott dem heiligen Geist,
immer und in Ewigkeit.

2. Nicht von Mannsblut noch von Fleisch,
allein von dem heiligen Geist
ist Gottes Wort worden ein Mensch,
und blüht ein Frucht Weibes Fleisch.

Ritornello: Lob sei Gott …

3. Der Jungfraun Leib schwanger ward,
doch bleib Keuschheit rein bewahrt,
leucht herfür manch Tugend schon,
Gott da war in seinem Thron.

4. Er ging aus der Kammer sein,
dem königlichen Saal so rein,
Gott von Art und Mensch ein Held
sein Weg er zu laufen eilt.

Ritornello: Lob sei Gott …

2. Teil

5. Sein Lauf kam vom Vater her,
und kehrt wieder zum Vater,
fuhr hinunter zu der Höll,
und wieder zu Gottes Stuhl.

Ritornello: Lob sei Gott …

6. Der du bist dem Vater gleich,
führ hinaus den Sieg im Fleisch,
dass dein ewig Gottes Gewalt
in uns das krank Fleisch enthalt.

7. Dein Krippen glänzt hell und klar,
die Nacht gibt ein neues Licht dar,
Dunkel muss nicht kommen darein,
der Glaub bleibt immer im Schein.

Ritornello: Lob sei Gott … 

1716 3. TEIL



VENITE, CANTATE IN CYTHARA

Venite, cantate in cythara
Venite, audite, narrabo opera Dei,

nam exaudivit gemitus et preces nostras
Dominus Deus misericors, et benedixit nobis.  

MEINE SEEL ERHEBT DEN HERREN

1. Meine Seel erhebt den Herren
und mein Geist freuet sich Gottes, meines 
Heilandes.
 
2. Denn er hat die Niedrigkeit seiner Magd 
angesehen. 
Siehe, von nun an werden mich selig 
preisen alle Kindeskind.

Ritornello: Meine Seel erhebt den Herren
und mein Geist freuet sich Gottes, meines 
Heilandes.

3. Denn er hat große Ding an mir getan, 
der da mächtig ist und des Namen heilig ist.

Ritornello: Meine Seel …

4. Und seine Barmherzigkeit währet immer 
für und für
bei denen, die ihn fürchten.

5. Er übet Gewalt mit seinem Arm, 
und zerstreuet, die hoffärtig sind in ihres 
Herzens Sinn.

Kommt, lasst uns zur Harfe singen;
kommt, lasst uns hören, und ich will 
verkünden die Taten Gottes,
denn der Herr, der barmherzige Gott, hat 
unser Seufzen und unsere Gebete erhört und 
uns gesegnet.  

Ritornello: Meine Seel …

6. Er stößet die Gewaltigen vom Stuhl 
und erhebt die Niedrigen.

Ritornello: Meine Seel …

7. Die Hungrigen füllet er mit Gütern 
und lässt die Reichen leer.

Ritornello: Meine Seel …

8. Er gedenket der Barmherzigkeit 
und hilft seinem Diener Israel auf,

9. wie er geredt hat unsern Vätern, 
Abraham und seinem Samen ewiglich.

10. Ehre sei Gott dem Vater und dem Sohn, 
und dem heiligen Geiste.
 
11. Wie es war im Anfang, jetzt und immerdar, 
und von Ewigkeit zu Ewigkeit, Amen.

19



MICHAEL PRAETORIUS – 
MUSIKER EINER ZEITENWENDE
Zur Konzeption der Ausstellung auf der Empore der 
Wolfenbütteler Hauptkirche Beatae Mariae Virginis

Die 2023 neu eröffnete Ausstellung nimmt Zeit und Schaffen des Wolfen-
bütteler Hofkapellmeisters Michael Praetorius (1571/72–1621) in den Blick: 
„Die Wende vom 16. zum 17. Jahrhundert ist eine Zeit der Umbrüche, die 
das Wissen und die Kunst ebenso wie die Politik, Gesellschaft und Wirt-
schaft erfassen. In dieser Zeit, in der auch die Ästhetik und Praxis der 
Musik einen grundlegenden Wandel erfährt, wirkt der Musiker Michael 
Praetorius als Kapellmeister am Hof zu Wolfenbüttel. Er ist dabei nicht 
nur Teilhaber der musikalischen Zeitenwende um 1600, sondern einer 
ihrer entscheidenden Protagonisten.“ Eröffnungstext der Ausstellung. 

Die Ausstellung, eine Kooperation der Herzog August Bibliothek mit der 
Ev.-luth. Kirchengemeinde St. Marien und St. Trinitatis, dem Michael 
Praetorius Collegium e. V. und dem Kulturstadt e. V. Wolfenbüttel, wurde 
aus Anlass des Gedenkjahrs geplant, das die Stadt Wolfenbüttel 2021 
zum 400. Todesjahr des Wolfenbütteler Hofkapellmeisters beging. Die 
Ausstellung auf der Empore der Wolfenbütteler Hauptkirche Beatae 
Mariae Virginis stellt eine grundlegende Neukonzeption und -gestaltung 
dieses Erinnerungsortes für Michael Praetorius dar: Die Ausstellungs-
architektur setzt mit ihrer Farbigkeit den Kirchenraum fort, dabei steht 
sie gleichzeitig für sich, indem sie einen Raum im Raum schafft. Der von 
vier Seiten begehbare Kubus hat thematisch gegliederte, mit Texten und 
Bildern gestaltete Außen- und Innenwände: Während die Außenwände 
Lebenslauf, Umwelt, historischen Kontext und Nachleben von Praetorius 
präsentieren, widmen sich die Innenwände den Phasen und Aspekten 
seines Schaffens und seiner musikhistorischen Bedeutung.

Die Tafeln können das musikalische Werk von Michael Praetorius bislang 
nur in Wort, Bild und Notenbeispielen vermitteln. Was der Ausstellung 
noch fehlt, ist das Eigentliche, die Musik in Gestalt von Klangbeispielen. 
Mit dem „Konzert zur Ausstellung“ soll über die Aufführung hinaus ein 

1 Ausstellungskubus auf der Empore der Hauptkirche Beatae Mariae Virginis

2120 AUSSTELLUNG



Mehrwert erzielt werden, der diesem Mangel abhilft: Ein von einem pro-
fessionellen Tonmeister begleiteter Mitschnitt wird die Grundlage für die 
Ergänzung und Erweiterung der Ausstellung um die konzeptionell pas-
senden Hörbeispiele bilden. 

Liturgische Tradition und musikalische Innovation. 
Zu den Formen und Funktionen gottesdienstlicher Musik

Michael Praetorius schuf – wie die meisten seiner komponierenden 
Zeitgenossen – weit überwiegend geistliche Musik. Eine Ausnahme da-
von stellt in seinem Œuvre lediglich die Ausgabe von Tanzsätzen in der 
Sammlung Terpsichore (1612) dar. Geistliche Musik bedeutet die zunächst 
einstimmig, dann auch mehrstimmig gesungene und später auch inst-
rumental begleitete Durchführung und Gestaltung des Gottesdienstes. 
Ihre Texte und Formen sind daher in der Hauptsache geprägt von der 
römischen Liturgie der Tagzeiten (Stundengebet) und der heiligen Messe. 
Daran ändert auch die Reformation nichts Grundsätzliches. Eine der ent-
scheidenden Neuerungen war der zunehmende Gebrauch der deutschen 
Sprache im Gottesdienst. Bereits im Spätmittelalter waren volkssprach-
liche Elemente in die Messfeier eingeführt worden, im Zuge der refor-
matorischen Bewegungen wurde die lateinische Liturgie in die Landes-
sprache übersetzt und theologisch angepasst. Besonders bei festlichen 
Anlässen, an Höfen oder in Städten mit Lateinschulen stand allerdings 
auch bei den Lutheranern die altkirchliche Liturgiesprache weiter im Ge-
brauch. Neben den traditionellen liturgischen Gesängen bilden geistliche 
Lieder, die im Mittelalter und in der Reformationszeit neu geschaffen 
wurden, die Grundlage der evangelischen Kirchenmusik, auf der auch 
nahezu das gesamte musikalische Schaffen von Michael Praetorius auf-
baut. 

Im Einzelnen hören wir in dem Konzert „Ecce Dominus veniet – Sieh, der 
Herr kommt“ in diversen musikalischen Gestaltungen eine Antiphon 
(„Ecce Dominus veniet“), ein Canticum (das lateinische „Magnificat“ und 
dessen deutsche Version „Meine Seel erhebt den Herren“) und einen 
Psalm („Benedicam Dominum“). Im Zentrum stehen die Kompositionen 
über den lateinischen Hymnus „Veni redemptor gentium“ und seine 

deutsche Fassung als Kirchenlied „Nun komm der Heiden Heiland“. 
Weitere Stücke beruhen auf den Liedern „Nun bitten wir den Heiligen 
Geist“ und „Wie schön leuchtet der Morgenstern“.

„Ecce Dominus veniet“ („Siehe, der Herr kommt“) ist eine Antiphon 
[Abb. 2]. Im einstimmigen liturgischen („gregorianischen“) Gesang meint 
Antiphon einen Vorvers oder Kehrvers, mit dem der Chor einen längeren 
Gesang (einen Psalm oder ein Canticum) einrahmt oder gliedert. Die Anti-
phonen wechseln je nach Zeit oder Fest im Kirchenjahr. „Ecce Dominus 
veniet“ ist die Antiphon zum „Magnificat“ am ersten Sonntag im Advent. 

Das „Magnificat“ ist indessen ein Canticum, ein hymnusartiger Bibeltext 
im Stil eines Psalms, der jedoch nicht den Psalmen entstammt. Die Can-
tica gehören in der Liturgie zu den Kerntexten des Stundengebets. „Mag-
nificat anima mea Dominum“ („Meine Seele erhebt den Herrn“) lautet der 
Lobgesang Mariens aus Lukas 1,46–55. Maria preist im Zusammenhang 
der sogenannten Heimsuchung – sie besucht nach der Verkündigung ihre 
Base Elisabeth, die mit Johannes dem Täufer schwanger ist – Gott als 
den, der sich ihr und den Machtlosen zuwendet, dagegen die Mächtigen 
stürzt. In der Tagzeitenliturgie ist das „Magnificat“ der Höhepunkt bei der 
abendlichen Vesper.

Gabrielis „Benedicam Dominum“, das uns als herausragendes Exempel 
der venezianischen Mehrchörigkeit dient, ist die Vertonung des Psalms 
34 (in der Zählung der Vulgata Psalm 33). Die Psalmen sind die Gebets-

2 Die Antiphon 
„Ecce Dominus veniet“ 

aus Lucas Lossius, 
Psalmodia, 

Wittenberg 1561 
(HAB: G 681.4° Helmst.)

2322



texte der Tagzeitenliturgie. Das gemeinschaftlich vollzogene Stunden-
gebet wird prinzipiell gesungen, wobei in der Gregorianik die Psalmen 
keine durchgehenden Melodien haben, sondern auf eine sich versweise 
wiederholende Melodieformel skandiert (psalliert) werden. Mehrstim
mige Psalmvertonungen im eigentlichen Sinne dienen dann vielfach dem 
Zweck der feierlichen Ausgestaltung der Gebetszeiten, insbesondere der 
Vesper an Festtagen. 

An die Textformen des Stundengebets lehnt sich auch der Text „Venite, 
cantate in cythara“ von Praetorius’ Konzert aus der Polyhymnia Exerci-
tatrix (Nr. 7) an, der an den Anfang von Psalm 95 (in der Vulgata Psalm 94) 
erinnert: „Venite, exultemus Domino“ („Kommt, lasst uns jubeln vor dem 
Herrn“). Er bildet das Invitatorium, mit dem die Tagzeitenliturgie täglich 
eröffnet wird.

Das alte Advents- bzw. Weihnachtslied „Veni redemptor gentium“ ist ein 
Hymnus. Hymnen, wie Praetorius sie in der Hymnodia Sionia von 1611 ver-
tont hat, sind Strophenlieder aus frühchristlicher und mittelalterlicher 
Zeit, die ihren Platz im Stundengebet haben. „Veni redemptor gentium“ 
des Ambrosius von Mailand aus dem 4. Jh. hat als Antwort auf zeitge-
nössische theologische Kontroversen – den Arianismus, der die Wesens-
gleichheit von Jesus Christus mit Gott Vater bestritt – die Göttlichkeit 
Christi zum Gegenstand. 

Martin Luther verdeutschte den Hymnus als „Nun komm der Heiden Hei-
land“ und schuf so ein Kirchenlied. Er hielt sich dabei eng an die lateini-
sche Vorlage: „Das macht das Lied für viele schwer zugänglich, jedenfalls 
erklärungsbedürftig“ (Karl Christian Thust: Die Lieder des Evangelischen 
Gesangbuchs. Kommentar zu Entstehung, Text und Musik, Bd. 1, Kassel 
2012, S. 13). Ein ganzes heilsgeschichtliches Programm und Kirchenjahr 
wird darin strophenweise abgegangen: Die Bitte um das Kommen des 
Heilands (Advent), die Menschwerdung und jungfräuliche Geburt Christi 
(Weihnachten), aber auch der Abstieg in die Hölle und die Himmelfahrt 
(Karfreitag, Ostern, Himmelfahrt). Als Hymnus ursprünglich Teil der Tag-
zeitenliturgie verschafft Luther dem Lied einen Platz im gemeindlichen 
Gottesdienst.

Zu den originär deutschsprachigen Kirchenliedern zählt auch „Nun bitten 
wir den Heiligen Geist“, das ebenfalls einen lateinischen Ursprungs-
kontext hat: die Pfingstsequenz „Veni Sancte Spiritus“. Die wohl im 13. 
Jahrhundert entstandene deutsche Strophe ist ein Leis: „Im Spätmittel-
alter war es Brauch geworden, die lateinischen Sequenzen des Chors 
durch eine vierzeilige volkssprachige Strophe zu unterbrechen oder zu 
ergänzen. Sie fasste den Inhalt des Chorgesangs in Art eines Refrains 
zusammen und endete mit dem alten Bitt- und Huldigungsruf ‚Kyrieleis‘; 
daher der Name ‚Leis‘. Die Sequenz lieferte ebenso die musikalische 
Vorlage für die Leisen. Sie waren beim Volk (der Gemeinde), das sich auf 
diese Weise aktiv am Gottesdienst beteiligen konnte, sehr beliebt und 
bildeten die Grundlage für die ersten deutschsprachigen Kirchenlieder“ 
(Thust, a.a.O., Bd. 1, S. 214). Für den Kirchenlieddichter Martin Luther war 
das eine Steilvorlage. 1524 hat er den Leis um drei Strophen ergänzt und 
so – auch thematisch – zu einem Kirchenlied im Sinne der Reformation 
umgestaltet. In seinen Schriften zur Messliturgie empfahl Luther das 
Lied wiederholt, etwa als Gesang nach dem Abendmahl oder zwischen 
den Lesungen.

Wegen zahlreicher Motive (u.a. „die süße Wurzel Jesse“), die zu Advent 
und Weihnachten passen, ist das Lied „Wie schön leuchtet der Morgen-
stern“ in diese geprägte Zeit verlegt worden, war aber ursprünglich wohl 
überhaupt nicht für einen gottesdienstlichen Gebrauch gedacht. Es ist 
eine originäre Schöpfung von Philipp Nicolai (1556–1608), der aus Motiven 
der Bibel (etwa des Hohenliedes) und der brautmystischen Tradition des 
Mittelalters ein Liebeslied an den Heiland dichtete, in dem die Seele als 
Braut sich mit dem Bräutigam Christus vermählt („Du […] mein Bräuti-
gam, hast mir mein Herz besessen“).

Die protestantische Kirchenmusik im Umbruch. 
Zur musikästhetischen Entwicklung von Michael Praetorius

Als Wolfenbütteler Hofkapellmeister veröffentlichte Michael Praetorius 
zunächst Werke in lateinischer Sprache. Die Herzog Heinrich gewidme-
ten Motectae et Psalmi Latini erschienen 1607 und enthalten Komposi-
tionen von Praetorius und anderer Komponisten für den Gottesdienst 

2524



im lateinischen Ritus, u.a. die wiederkehrenden Teile der Messe (Kyrie, 
Gloria, Credo, Sanctus, Agnus Dei), Psalmen und Cantica („Magnificat“, 
„Nunc dimittis“ etc.). Schon hier zeigt sich Praetorius’ Vorliebe für große 
Besetzungen, denn 26 achtstimmigen und fünf zwölfstimmigen gehen 
lediglich vier vierstimmige Kompositionen voraus. 

Praetorius hat keine eigenen Melodien komponiert. Seine Kunst besteht 
in der mehrstimmigen Ausgestaltung vorhandenen melodischen Mate-
rials. In den Motectae et Psalmi Latini greift er auf die Wiedergabe der 
alten Antiphon „Ecce Dominus veniet“ in der Psalmodia des Lüneburger 
Kantors Lucas Lossius (1508–1582) als Quelle zurück und verwendet sie 
als Cantus firmus für einen fünfstimmigen (Nr. 5) und einen achtstim-
migen doppelchörigen Satz (Nr. 19). Vierzehn Vertonungen des „Magni-
ficat“ für die feierliche Vesper bilden zusammen die Megalynodia Sionia. 
Praetorius’ sechsstimmiges „Magnificat super Cantai gia lieto“ (Nr. 4) ist 
eine Parodie-Komposition, der eine weltliche Quelle zugrunde liegt, hier 
das Madrigal „Cantai già lieto il mio libero stato“ aus dem 1584 in Venedig 
erschienenen Secondo libro dei madrigali a sei voci des Luca Marenzio 
(1553/54–1599).

Als musikalische Innovation der Zeit griff Michael Praetorius rasch die 
mehrchörige Aufführungspraxis auf, die besonders mit Venedig und 
der Musik im Markusdom verbunden ist. Das Musizieren mit Klangkör-
pern, die im Raum verteilt sind, ist keine venezianische Erfindung, aber 
die „cori spezzati“ (wörtlich: die „zerbrochenen Chöre“) im Markusdom 
hatten eine besondere Ausstrahlung auf die Musik in Europa. Die Archi-
tektur von San Marco bot durch mehrere Galerien, Emporen und Sänger-
tribünen vielfältige Möglichkeiten, Orgeln, Vokal- und Instrumentalchöre 
sowie Solisten mit- und gegen einander musizieren zu lassen und so 
den Raum durch den Klang zu erschließen. Als einer der bedeutendsten 
Vertreter der venezianischen Schule gilt heute Giovanni Gabrieli (um 
1554/57–1612) mit seinen Sacrae symphoniae.

In den ab 1605 erscheinenden Musae Sioniae übertrug Praetorius die 
Neuerungen der venezianischen Schule auf deutsche und speziell auf 
protestantische Verhältnisse: Er hat Lieder des Kirchenjahres ausge-
wählt und unter Beibehaltung des Textes und Verwendung der Melodien 

längere acht- oder zwölfstimmige Motetten komponiert. In ihnen hat er 
Teile der Melodien wiederholt, variiert und imitiert. Im zweiten Teil der 
Musae Sioniae erscheint die achtstimmige Choralmotette Nun kom der 
Heiden Heiland. Praetorius hat von dem Kirchenlied (Choral) die Melodie 
abschnittsweise für 8 oder 12 Stimmen vertont. Dabei werden Teile der 
Melodie bzw. Textabschnitte von den Chören wiederholt, sie erscheinen 
in verschiedenen Stimmen, Gegenstimmen treten hinzu. [Abb. 3]

Während sich Michael Praetorius in den ersten vier Teilen seiner Musae 
Sioniae den innovativen mehrchörigen Formen widmete, publizierte er 
von 1607 bis 1610 in den Teilen V bis IX überwiegend deutsche Kirchen-
lieder und liturgische Gesänge in konventioneller mehrstimmiger Satz-
form. Mit seinen Kantionalsätzen kehrt Praetorius an die Ursprünge 
der evangelischen Kirchenmusik bei Johann Walter (1496–1570) zurück. 
Kantionalsätze sind vierstimmige akkordische Sätze über ein Kirchen-
lied, bei denen alle Stimmen im gleichen Rhythmus geführt werden und 
der zugrundeliegende Choral als Cantus firmus den Sopran (Cantus) 
bildet. Nach der vierchörigen Bearbeitung des Chorals „Nun komm der 
Heiden Heiland“ erscheinen im sechsten Teil der Musae Sioniae nunmehr 
auch vier Kantionalsätze von Luthers Adventslied. 

3 Nun kom der Heiden Heiland, aus: 
Michael Praetorius, Musae Sioniae, 

Teil 2, Jena 1607, Cantus I. Chori 
(HAB: 2.5 Musica (2))

2726



Die Bedeutung von Michael Praetorius als Komponist beruht auf der Er-
weiterung der kompositorischen Mittel, die von italienischen Musikern 
eingeführt wurden und den charakteristischen Klang der Barockmusik 
ausmachen. Zwei Aspekte des neuen Stils sind es, bei denen sich Prae-
torius früh als führender Meister nördlich der Alpen erweist: der General-
bass und das Konzertieren.

In dem Maße, wie Melodiestimmen zur Steigerung des Ausdrucks 
gegenüber dem strengen polyphonen Satz mehr und mehr Autonomie 
gewinnen, gewinnt die Bassstimme als Fundament des Ensembles an 
Bedeutung. Lodovico Grossi da Viadana (um 1560–1627), auf dessen Vor-
bild sich Praetorius beruft, komponierte als Erster Concerti ecclesiastici 
(1602), die nicht aus kontrapunktisch gesetzten Solostimmen bestehen, 
sondern aus Ober- und Mittelstimmen, die von einer instrumentalen Be-
gleitstimme (Tasten- oder Zupfinstrument), dem Basso continuo oder 
Generalbass, gestützt werden.

Mit dem Konzertieren wiederum ist eine Ensemblemusik gemeint, bei 
der „verschiedene Klangerzeuger mit je unterschiedlichen Funktionen 
am Zustandekommen des Ganzen der Musik beteiligt sind.“ Ein Konzert 
ist „ein Zusammenwirken unterschiedlicher Funktionen der beteiligten 
Einzelspieler oder Gruppen […], wodurch – intendiert – ein Moment des 
aktionellen Sich-Hervortuns, des dramatischen Abwechselns und Kon-
trastierens, mit einem Wort: die Wirkung des ‚Gegeneinander im Mitei-
nander‘“ entsteht (Hans Heinrich Eggebrecht: Musik im Abendland. Pro-
zesse und Stationen vom Mittelalter bis zur Gegenwart, München 1991).

In Polyhymnia Caduceatrix et Panegyrica (sinngemäß: die Muse der Huldi-
gung und der Feste) veröffentlichte Michael Praetorius 1619 eine Samm-
lung von 40 Choralkonzerten in großer Besetzung. Darin bilden – wie 
in den früheren Kompositionen – Kirchenlieder das musikalische Aus-
gangsmaterial. Form und Ausdruck der Musik dagegen beruhen auf meh-
reren Mitteln: Ein Generalbass bildet das musikalische Fundament der 
Stimmen. Sänger werden solistisch eingesetzt, konzertieren miteinan-
der und werden dabei von Instrumentalstimmen unterstützt. Die übrigen 
Sänger und Instrumentalisten werden zu Chören zusammengefasst und 
stimmen an Höhepunkten mit ein. Instrumente erhalten insgesamt eine 

größere Bedeutung. Konzerte werden oft von einer Sinfonia eingeleitet 
oder von Ritornellen (Zwischenspielen) gegliedert. [Abb.4]

Als 17. Konzert seiner Polyhymnia Panegyrica vertont Praetorius die acht 
Strophen des Chorals „Nun komm der Heiden Heiland“. Das ganze Kon-
zert für zwei Sopran-, eine Alt-, zwei Tenor- und ein Bassstimme ist in 
zwei Hauptteile (Strophe 1–4 und Strophe 5–8) gegliedert, mit einem ins-
trumentalen Vorspiel (Sinfonia) und mehreren Zwischenspielen (Ritornel-
len) zwischen den Strophen. In allen Strophen ist die Choralmelodie ver-
arbeitet. Die Komposition zeigt exemplarisch, wie zahlreich und vielfältig 
die Neuerungen bei fortschreitender Emanzipation der Instrumente und 
Erfindung des Generalbasses sind, die Praetorius zur Verfügung stehen, 
um seine Werke klanglich abwechslungsreicher, inhaltlich ausdrucks-
stärker und formal umfangreicher zu gestalten.

Sven Limbeck

4 Nun komm der Heiden Heiland, 
aus: Michael Praetorius, Poly-
hymnia Panegyrica, Wolfenbüttel 
1619, Cantus 1. Chori (Weimar, 
Herzogin Anna Amalia Bibliothek: 
M 8 : 50 (2)

2928



ENSEMBLE WESER-RENAISSANCE

Das Ensemble Weser-Renaissance Bremen gehört zu den international 
renommierten Ensembles für die Musik des 16. und 17. Jahrhunderts, im 
Mittelpunkt der Arbeit steht das Repertoire zwischen Josquin Desprez 
und Dieterich Buxtehude. Mit immer wieder neuen Entdeckungen mu-
sikalischer Schätze aus Renaissance und Frühbarock ist das Ensemble 
gern gesehener Gast auf Festivals für Alte Musik und hat eine beeindru-
ckende Anzahl von CD-Einspielungen vorgelegt, die von der Fachwelt 
enthusiastisch aufgenommen wurden. 

Die Besetzung des Ensembles ist sehr variabel und allein auf die optimale 
Darstellung des jeweiligen Repertoires ausgerichtet. Neben international 
gefragten Gesangssolisten werden hochspezialisierte Instrumentalis-
ten für die Originalinstrumente der jeweiligen Epoche verpflichtet. Ziel 
ist die lebendige und zugleich musikologisch einwandfreie Wiedergabe 
der Werke aus Renaissance und Barock. Mit der Hansestadt Bremen als 
„homebase“ bildet die Arbeit an und mit historischen Orgelinstrumenten 
Nordeuropas in letzter Zeit einen weiteren Schwerpunkt.

Ensembleleiter Manfred Cordes, Spezialist für die Musik des 16. und 
17. Jahrhunderts, versteht sich als Mittler zwischen Musikwissenschaft 
und musikalischer Praxis. Er studierte zunächst Schul- und Kirchen
musik in Hannover und Berlin, später Klassische Philologie und Gesangs-
pädagogik. Seit 1985 in Bremen, übernahm Cordes das Vokalensemble 
des Forum Alte Musik und begann mit ihm eine umfangreiche Konzert-
tätigkeit. Durch noch weitergehende Spezialisierung auf das Repertoire 
des 16. und 17. Jahrhunderts sowie durch das Hinzuziehen historischer 
Instrumente wurde 1993 das Ensemble Weser-Renaissance Bremen 
gegründet. 1986 war Manfred Cordes am Aufbau der Akademie für Alte 
Musik Bremen beteiligt. Er wurde 1994 als Professor für Musiktheorie an 
die Hochschule für Künste Bremen berufen. Er ist Gründer und künstleri-
scher Leiter des Europäischen Hanse-Ensembles, das sich insbesondere 
der Förderung des musikalischen Nachwuchses widmet.

3130 ENSEMBLE



Veranstalter:


